
via-moderna.com 1via-moderna.com Malo - Declaracón de Antioquía

¿Qué hay de malo en la Declaración de Antioquía?

A finales de noviembre de 2024 apareció en Internet una declaración, llamada Declaración de Antioquía, en la 
que se solicitaban firmas. Los autores, que se autodenominan “colaboradores”, son Joseph Boot, Jeff Durbin, 
Andrew Sandlin, James White, Douglas Wilson y Tobias Riemenschneider. La declaración apareció en medio 
de una controversia eclesiástica que involucraba a estos mismos partidos, y también de una controversia 
política que llevó el nombre de Wilson a las páginas editoriales de muchos periódicos. Este artículo, sin 
embargo, no intentará hacer una crónica de estas controversias ni explicarlas, sino examinar el texto mismo 
de la Declaración.

La Declaración se anuncia como la expresión de “creyentes confesionalmente reformados, luteranos y 
evangélicos de una amplia gama de iglesias”. Se supone que “confesionalmente” pretende identificar no sólo 
al grupo reformado sino a toda la lista. Sin embargo, no se identifican las confesiones y, como muchas iglesias 
evangélicas escriben las suyas propias y las publican en sus sitios web, esto parece excluir sólo a los 
campbellistas y a otros que creen que “no hay otro credo que Cristo”. Como la frase continúa diciendo que el 
propósito es “identificar y resistir una marea creciente de pensamiento reaccionario que surge en los 
márgenes de nuestros propios círculos”, parece que se está pensando en un grupo mucho más definido, pero 
que no se puede caracterizar de manera efectiva, o no quieren hacerlo. Parece que este asunto se ha vuelto 
confuso por la edición posterior a la publicación inicial de la Declaración. El hecho de no identificar a los 
“marginales” también permite que se confunda en la mente del lector con cualquier extremista con el que 
pueda haberse topado anteriormente. Tal confusión parece ser intencionada.

En cualquier caso, la Declaración atrajo inmediatamente a un gran número de firmantes, entre ellos una gran 
proporción de defensores de la Visión Federal y algunos de R2K (teoría radical de los dos reinos). Entre los 
firmantes también se encuentra el abogado de Jeffery Epstein y receptor de masajes Alan Deshowitz, quien 
también defendió al actor de Deep Throat Harry Reems con el argumento de que la Primera Enmienda 
protegía su actuación y que el consumo de pornografía no es perjudicial. Entre los firmantes también está el 
cantante y actor Tom Waits. Según Wikipedia, su confesión es la siguiente: “Con las cosas de Dios no sé. No 
sé qué hay ahí fuera más que nadie”. Quizás algunas de estas firmas sean falsas.

El nombre “Declaración de Antioquía” está relacionado con el asunto relatado en Hechos 11, donde Pedro se 
asoció con quienes exigían que se siguiera respetando la ley ceremonial judía y fue reprendido por Pablo. La 
Declaración reformula el asunto como una cuestión de identidad e inclusión racial, no de ley y evangelio.

La Declaración comienza extrañamente con la negación de que “Los propósitos del Reino de Cristo y los 
requerimientos de Su Palabra pueden equipararse con las posiciones de los actores políticos durante la 
Revolución Francesa”. Esto se refiere al origen de la expresión derecha e izquierda, que designaba entonces a 
diferentes facciones dentro de los radicales de la asamblea revolucionaria. El propósito de la declaración 
parece ser que los autores no quieren que se les apliquen las etiquetas, pero tampoco son capaces de 
argumentar esto en términos del significado real de estos términos hoy. Es una maniobra de evasión. La 
oración continúa la negación diciendo que la antítesis moderna entre derecha e izquierda no es “equivalente a 
la antítesis que Dios estableció en el Jardín del Edén entre la simiente de la mujer y la simiente de la serpiente, 



via-moderna.com 2via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

el reino de las tinieblas y el reino de la luz”. Esto parece ser más confución, ya que nadie está argumentando 
tal equivalencia.

Los autores continúan diciendo que “el proyecto neopagano secular moderno está en bancarrota y trata 
desesperadamente de mantener unido el orden social por medio de una narrativa fraudulenta y una 
cosmovisión anticristiana”, y luego se refieren a este grupo como “élites seculares”. No dicen qué es este 
neopaganismo, pero curiosamente con la etiqueta “secular” excluyen de este grupo a los satanistas y otros 
ocultistas, a pesar de que estos individuos son muy activos en la cultura a través del control y la participación 
en los medios populares y las instituciones financieras.

En la siguiente afirmación, continúan diciendo que esto coloca a “algunos jóvenes en Occidente” en la 
“desdichada posición de reaccionar eligiendo entre conjuntos opuestos de mentiras”. Si un conjunto de 
mentiras proviene de estas élites seculares neopaganas, ¿de dónde proviene el otro conjunto? ¿Y por qué 
nadie ha estado ofreciendo la verdad como alternativa? Seamos francos sobre lo que se esconde detrás de este 
lenguaje. Alguien ha estado tratando de proporcionar la verdad, tal como la ve, como una alternativa y se 
trata de aquellos a los que se hace referencia al principio como “pensamiento reaccionario que surge en los 
márgenes de nuestros propios círculos”. La alternativa es el nacionalismo cristiano. En contraste con esto, los 
autores de esta Declaración durante los últimos cuarenta años no han logrado ofrecer una alternativa. Lo que 
han ofrecido es un estatismo cristiano sin naciones, para dar cabida a una parte central de la ideología de las 
élites seculares. Podemos referirnos a esta ideología como el Consenso de Posguerra. He aquí un ejemplo 
temprano de esta adaptación: Gary North, en su Politeísmo político, defendía la apertura de fronteras. La parte 
cristiana de su plan consistía en que, si bien todos podían mudarse al país, el derecho al voto se restringiría a 
quienes afirmaran la Trinidad. De hecho, la gran mayoría de quienes invadieran el país bajo la política de la 
administración Biden afirmarían la Trinidad. En efecto, lo que defendía North es muy parecido a lo que se 
está intentando ahora.

La siguiente afirmación significativa es negar “que el secularismo neopagano con su motivo religioso utópico 
surgió como un consenso después de la Segunda Guerra Mundial. Más bien, se manifiesta como el resultado 
político de la llamada Ilustración durante la Revolución Francesa”. Esto, dicen, se abrió camino en los 
corazones y las mentes de la gente en Occidente, volviéndose dominante en la época de las dos guerras 
mundiales. Estos autores no son expertos en historia.

Una guía mucho mejor es el pequeño libro de Pierre Manent, Historia intelectual del liberalismo. La Revolución 
estaba embriagada por la idea de Rousseau de la voluntad general. La voluntad de todos, absurdamente, 
encuentra su expresión en el Estado cuando éste está controlado por un pequeño grupo de fanáticos. He aquí 
la paradoja:“La única manera de estar seguros de que esta voluntad se realiza, de que el interés público no se 
confunde con ningún interés particular, es poner el interés público en contradicción con todos los intereses 
privados y medir la realización del interés público por la contradicción que plantea a todos los intereses 
privados. La unidad de todos se hará perceptible por la opresión de todos. En este sentido, no es absurdo que 
Robespierre creyera haber realizado la idea de Rousseau.”

Pero ¿por qué la Revolución Francesa tomó ese rumbo? Hay que recordar que tuvo lugar en un país católico 
romano, donde se estaba produciendo otra paradoja.

La notable contradicción que se esconde en la doctrina de la Iglesia católica puede resumirse de esta 
manera: aunque la Iglesia deja a los hombres la libertad de organizarse en el ámbito temporal como 



via-moderna.com 3via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

mejor les parezca, tiende al mismo tiempo a imponerles una teocracia. Impone una restricción religiosa 
de una amplitud nunca antes vista y, al mismo tiempo, ofrece la emancipación de la vida secular. A 
diferencia del judaísmo y del islam, la Iglesia no proporciona una ley que se supone que debe regir 
concretamente todas las acciones de los hombres en la ciudad terrena.

A diferencia del judaísmo, el islam y algunas sociedades protestantes, que ofrecían una teocracia teonómica, 
el catolicismo romano era teocrático y secularizador al mismo tiempo. La Revolución Francesa se produjo en 
una sociedad en la que el derrocamiento del antiguo orden no dejó en pie una fuente trascendente de valores.

Para Manent, había dos ciclos de liberalismo que tenían poca similitud entre sí. Uno era la teoría contractual 
de la Ilustración. El pensamiento político se había basado en modelos políticos que tomaban sus premisas de 
las supuestas restricciones de la naturaleza.  Luego, con la ruptura del ideal de Rousseau con el fracaso del 
terror y las guerras napoleónicas, comenzó el segundo ciclo. En adelante, el pensamiento político se formará 
a partir de teorías de la historia. La naturaleza de las explicaciones históricas de la autoridad es dialéctica. Se 
establece algún tipo de polaridad de valores y se utilizan estos polos para frenar cualquier movimiento 
excesivo en una dirección o en su contraria, es decir, en la opuesta en términos de la polaridad. Sin embargo, 
la continuidad de la historia se ve interrumpida por la revolución. “En Europa, la nación, durante un siglo y 
medio, fue la única forma política capaz de encarnar esta doble premisa, la de la historia y la de la 
revolución”.

Así, el siglo XIX y la primera parte del XX estuvieron dominados por teorías políticas y culturales nacionales, 
pero esto es lo contrario del Consenso de Posguerra, con su enfoque en los órdenes globales y la 
deconstrucción de las naciones. Entretanto, se produjo la transformación. Los intereses imperiales y 
financieros, en manos de las élites, conspiraron y comenzaron la Primera Guerra Mundial (el mundo no “se 
vio involucrado en ella por casualidad”). No fue producto del liberalismo, pero los que estaban en el poder 
movilizaron al pueblo para que participara en ella apelando al nacionalismo, que era la forma en que también 
se encarnaba el liberalismo. En algunas zonas, especialmente en el antiguo imperio austríaco, esto condujo a 
un triunfo temporal del nacionalismo, ya que se formaron varios estados-nación a partir de los restos del 
imperio. La Segunda Guerra Mundial dejó a las élites gerenciales decisivamente en el poder, que utilizaron 
los conceptos que estaban disponibles y eran propicios para sus fines para redirigir gradualmente los ideales 
políticos y sociales al servicio de sus propios fines.

La Segunda Guerra Mundial fue mucho más que el “punto de inflexión cultural” para la “narrativa secular y 
su mito de neutralidad religiosa”, como afirma la siguiente afirmación de la Declaración. Más bien, se sitúa 
junto a la Revolución Francesa como el final de un ciclo de liberalismo y la aparición de algo nuevo. Lo 
nuevo es algo que se ha vuelto cada vez más evidente y en la teoría progresista actual vemos la negación de la 
neutralidad religiosa o de cualquier otro tipo como una posibilidad. Los autores simplemente están cantando 
un lema de Van Tillia. No es que la negación de la neutralidad en sí sea nueva, como se expresó durante 
mucho tiempo en el dicho marxista: “Cuanto más inocentes son, más merecen ser fusilados” (y así es como la 
gente progresista te ve).

La siguiente afirmación debe ser citada en su totalidad.

Afirmamos que una contradictoria y omnipresente corriente de dudas y de autodesprecio también ha 
formado parte esencial de esta narrativa secular tras los horrores de la Segunda Guerra Mundial. Por lo 
tanto, cuando la derecha reaccionaria desafía la “narrativa de posguerra”, no necesariamente se está 



via-moderna.com 4via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

liberando de ella; se trata de un reflejo que la propia narrativa de posguerra ha alimentado. La narrativa 
prospera gracias a una mezcla inestable de imperiosidad blanca y culpa blanca. 

La existencia de una narrativa de posguerra se introduce con cierta vacilación, colocándola primero entre 
comillas y luego repitiéndola sin ellas. El problema, en parte, es que uno de los autores, James White, ha 
estado negando la existencia o incluso el significado del “Consenso de posguerra”. Mencionan, en cambio, 
una narrativa, y dicen que esta narrativa genera su propio desafío. La insinuación, entonces, es que desafiar la 
narrativa es caer en algo así como la paradoja del mentiroso, donde uno derrota sus propias afirmaciones. 
Finalmente, esta narrativa “prospera gracias” a una imperiosidad blanca y una culpa blanca. Esto parece 
significar que quienes desafían la narrativa son personas blancas motivadas por el racismo y la culpa. Cómo es 
esto así no se explica en absoluto. Los autores no sienten ninguna obligación de explicarlo. Estamos en medio 
del wokismo.

Aquí la Declaración pasa de la pseudohistoria a un intento de definir la relación entre la teología y la acción 
histórica. “Nosotros negamos que cualquier visión particular de los líderes aliados, sus estrategias o tácticas 
durante la Segunda Guerra Mundial debería ser una prueba de la ortodoxia cristiana.” La frase clave aquí es 
“debería ser una prueba”. Esto contiene una ambigüedad. Podría significar hacer de una visión histórica un 
estándar, como la Biblia o una confesión. También podría significar que la ortodoxia de una persona no 
puede ser puesta a prueba por su visión de los hechos históricos, en este caso de un bando en una guerra, por 
horrenda que sea esta visión. La ambigüedad difícilmente podría ser de otra manera que deliberada. El 
segundo significado, sin embargo, reabriría el gran foso de Lessing. Johann Gottfried Lessing (1693-1770) 
había hablado del “gran y feo foso” entre las verdades históricas y las verdades metafísicas. A Lessing le 
preocupaba la posibilidad, que él negaba, de inferir verdades teológicas de los hechos de la historia. La 
Declaración quiere bloquear el movimiento en la otra dirección, de las verdades teológicas a las inferencias 
sobre la historia.

La Declaración ejecuta esta maniobra introduciendo otra distinción: “Negamos ADEMÁS que este cívico 
adiáfora puede ampliarse para incluir la malicia, la vanagloria, la incitación al racismo, el antisemitismo, la 
traición, la amargura o el odio. Se trata de cuestiones completamente distintas.” Es decir, la visión de los 
objetivos, métodos y acciones del bando aliado en la Segunda Guerra Mundial es “completamente distinta” 
de las cuestiones morales. Este es el mito de la neutralidad en su máxima expresión. Las cuestiones morales 
se reducen a la motivación, y se dice que la teología es neutral respecto de las acciones cuando se las ve 
objetivamente sin tener en cuenta su motivación, que no debería incluirse. Sin embargo, esta zona neutral 
solo está disponible para el bando Aliado y las opiniones sobre el Eje pueden muy bien convertirse en una 
prueba de ortodoxia.

Sin embargo, la historia no permite una exención tan inmaculada de las acciones de los Aliados respecto de 
las del Eje. Alrededor de 1981 trabajé con un profesor de estudios japoneses que tenía conocimiento directo 
de un archivo en posesión del gobierno de los Estados Unidos que documentaba las atrocidades cometidas 
por los japoneses contra el pueblo filipino. El gobierno de los Estados Unidos suprimió esos documentos con 
el fin de consolidar las alianzas y la diplomacia de posguerra. El profesor me dijo que, a pesar de todo lo que 
se sabía públicamente sobre las atrocidades japonesas en Filipinas, lo que había en ese archivo era mucho 
peor que, incluso a principios de los años ochenta, la publicación de los documentos haría que la opinión 
pública obligara al gobierno filipino a romper las relaciones diplomáticas con Japón. También existen otros 
casos más conocidos, como la operación Paperclip y la exención de los investigadores médicos japoneses del 



via-moderna.com 5via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

procesamiento por crímenes de guerra para obtener sus investigaciones. Así pues, descubrimos que los 
objetivos de los Aliados convierten a los Aliados en cómplices del Eje, en el sentido de ocultar sus crímenes 
de guerra, y que en realidad ambas cosas no son separables.

En la declaración se sigue una negación de que las creencias de Hitler puedan conciliarse con el cristianismo. 
Probablemente, esto se incluye únicamente para difamar a sus oponentes insinuando que eso es lo que ellos 
afirman, otro ejemplo de no poner de relieve la identidad de los “marginales”.

En un artículo que puede provenir de James White, el “exceso de evidencia”, “testimonios de primera mano 
de testigos oculares”, y la ciencia de la historia se invocan para fundamentar la narrativa del Holocausto. Este 
artículo ha recibido fuertes críticas, citando la narrativa del 11 de septiembre, la narrativa de la epidemia de 
COVID, etc. como mentiras masivas que se proclaman como probadas por la evidencia y la ciencia. Por lo 
tanto, la afirmación de que la narrativa del Holocausto está fuera de toda duda también es sospechosa. La 
cuestión es definitivamente que esta narrativa no puede ser investigada, porque las investigaciones rechazan 
la certeza de la narrativa, que es absoluta.

Pero tomemos otra narrativa, apoyada por relatos de testigos oculares, del sufrimiento infligido por las 
bombas atómicas en Japón. En este caso, White nos dijo recientemente (en su podcast Alpha & Omega 
Ministries, 14 de noviembre de 2024, en el minuto 51:10) que, en lugar de sufrimiento, no había habido 
posibilidad de que esto ocurriera. “Créanme, Hiroshima y Nagasaki fueron más misericordiosos que Bremen, 
porque Hiroshima y Nagasaki vaporizaron a la gente instantáneamente. Bremen simplemente los cocinó”. 
Una búsqueda en YouTube mostrará muchos relatos de lo que realmente le sucedió a la población que no 
estaba en el centro de las explosiones. White prefiere inventar su propia “historia” porque las necesidades de 
su narrativa superan la historia “científica”. White continuó señalando sobre el atentado con bombas 
incendiarias en Bremen que en ese momento pocas personas compartían sus críticas sobre el bombardeo. “En 
ese momento” él tampoco las compartía, ya que aún no había nacido. Además, “en ese momento” pocas 
personas estaban en posesión de los hechos y el contexto como él los está ahora.

La Declaración dice: “Nosotros negamos que es posible recuperar una ética que honre a nuestros padres y sus 
sacrificios trascendentales mientras los deshonra activa y abiertamente”. ¿Qué es este “deshonor”? Esto debe 
leerse en el contexto, que es la negación de que sea posible atribuir cualquier juicio teológico a “esa visión 
particular de los líderes aliados, sus estrategias o tácticas durante la Segunda Guerra Mundial”. Este artículo 
ahora extiende esto de los líderes aliados a “nuestros padres”. La crítica histórica de la Segunda Guerra 
Mundial debe evitarse porque el descubrimiento de lo que hicieron “nuestros padres” los deshonraría. Los 
autores de la Declaración pueden hablar por sí mismos sobre lo que sus padres estaban haciendo. Mi padre 
estuvo en el ejército de los Estados Unidos en la Segunda Guerra Mundial y fue destinado a Inglaterra. Allí 
fue obligado a asistir a “conferencias de orientación” impartidas por oficiales judíos, donde decían que los 
alemanes eran “una raza degenerada” y que “necesitaban ser exterminados”. A los soldados se les decía que 
odiaran a los alemanes. Mi padre se pronunció en contra de este adoctrinamiento. También salió en defensa 
de una enfermera cristiana que estaba siendo objeto de acoso sexual por parte de oficiales judíos. La gota que 
colmó el vaso para los judíos fue cuando descubrieron que mi padre se dedicaba a la evangelización callejera 
y lo acusaron de “deshonrar el uniforme”. Los judíos decidieron castigarlo enviándolo de vuelta a los Estados 
Unidos, lo que le salió bien, ya que no tuvo que desembarcar en Normandía con su unidad. No creo que la 
postura de principios de mi padre se vea amenazada de ninguna manera por las investigaciones de la 



via-moderna.com 6via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

narrativa del Holocausto. Más bien, son los autores de la Declaración, que dicen que no se puede criticar los 
objetivos y las acciones de los Aliados sobre la base de principios cristianos, quienes deshonrarían a mi padre.

La siguiente afirmación acusa a los destinatarios de esta Declaración de imitar a figuras influyentes impías 
“por el bien de los clics, los seguidores y la noción efímera de ‘influencia’”. Aquí nos estamos acercando a la 
motivación de esta Declaración. Los autores, que antes se consideraban la joven y creciente ola de nuevos 
líderes, ahora se encuentran marginados por otra generación, al mismo tiempo que son el objetivo de una 
gran y reciente campaña de Big Eva –el oficialismo evangélico– (contra el “estado de ánimo de Moscú”). 
Ahora están empleando las tácticas de Big Eva contra lo que ellos llaman los “marginales” de su propio 
movimiento. A esto le sigue la afirmación de ser los fieles pastores cristianos que “nombran y luchan contra 
los lobos que se aprovechan del rebaño”. Cabe destacar que esta Declaración no menciona nombres. Hacerlo 
derrotaría su táctica de ser ambiguos sobre a quién persiguen.

A continuación se presenta una serie de artículos que condenan la utilización de chivos expiatorios para 
culpar de “males culturales” a grupos específicos, en particular a los judíos. Además, se afirma que solo Jesús 
es el verdadero y último portador de los pecados. Hay tantas ideas confusas aquí que es necesario realizar un 
análisis detallado.

En primer lugar, la práctica de buscar chivos expiatorios se refiere a que una parte inocente cargue con la 
culpa de algún grupo y la elimine de él. Esto es lo opuesto a señalar a una parte culpable como responsable. 
La segunda confusión tiene que ver con la responsabilidad de esa parte culpable. En el Antiguo Testamento 
tenemos muchos casos de juicios que cayeron porque se toleró a un grupo pecador en Israel, no se lo 
eliminó. Por lo tanto, se los culpa por el juicio divino, no por los “males culturales”. Occidente, 
particularmente durante la Edad Media, estaba acostumbrado a pensar de esta manera debido a la exposición 
a materiales bíblicos que exhibían repetidamente este patrón, por lo que la gente buscaba a los malos que 
debían estar detrás de los desastres. Otro punto es que en el Nuevo Testamento se proclama un juicio sobre 
Israel, que cayó en el año 70 d. C., después de que se hubiera provisto “el chivo expiatorio final y perfecto en 
Cristo Jesús”. Se trata de cosas distintas. También es digno de mención que quienes promueven una 
escatología preterista parcial, que pone énfasis en el lugar del año 70 d. C. en la interpretación de la Biblia, 
están altamente representados entre los que han firmado esta Declaración.

A partir de esto, la Declaración procede a negar que “los judíos sean de algún modo singularmente malévolos 
o pecadores, que el judaísmo en sus múltiples expresiones sea objetivamente más peligroso que otras 
religiones falsas, o que represente una amenaza excepcional para el cristianismo y los pueblos cristianos”. 
Esto parece significar que los autores de la Declaración tienen en mente la entidad del judaísmo religioso. El 
enfoque en la subversión cultural judía que parece alarmar a los autores es hacia los miembros seculares de 
un grupo étnico, que son más típicamente ateos. Esto revela otro defecto básico de la Declaración, que es la 
confusión sobre a quiénes se refieren bajo el nombre de judíos.

La Declaración también adopta la visión escatológica de “los viejos puritanos… de que en el buen tiempo de 
Dios, multitudes de judíos llegarán a la fe en Cristo y serán añadidos a la verdadera comunidad de Israel, 
heredando las mismas bendiciones que los creyentes gentiles”. Hay varios problemas con esto. Los preteristas 
parciales ya mencionados dijeron que la conversión prometida de los judíos ya ocurrió en tiempos 
apostólicos y que, después del año 70 d.C., ya no eran una categoría especial en la historia. Por lo tanto, esta 
expectativa puritana estaba fuera de lugar.



via-moderna.com 7via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

Otro problema es el de la identidad. El escritor israelí Shlomo Sand ha sostenido en The Invention of the Jewish 
People que quienes hoy reivindican esta identidad son en su mayoría descendientes de diversos grupos de 
conversos cuya historia detalla. Además de las conversiones forzadas por parte de la dinastía Macabea de los 
pueblos vecinos, que entonces formaban los “pecadores” de los que se quejaban los fariseos, había algunas 
tribus árabes. Durante el Imperio Romano, la gente atraída por el monoteísmo a menudo elegía el judaísmo 
en lugar del cristianismo ilegal y perseguido. También existía esa mezcla de escitas y turcos que se dedicaban 
al tráfico de esclavos y a la explotación de la ruta comercial Este-Oeste, que se convirtieron al judaísmo en 
beneficio de una identidad independiente, y que eran en gran medida los antepasados   de los judíos de Europa 
del Este. Sand niega que haya pruebas de ninguna deportación extensa de judíos por parte de los romanos 
desde Palestina. En cuanto a los descendientes reales de los judíos del primer siglo, Sand cree que lo más 
probable es que se encuentren dentro del grupo que hoy llamamos palestinos.

Los puritanos tenían en mente a los pueblos de Europa occidental que se llamaban a sí mismos judíos. Sobre 
esta base, fueron engañados por un rabino llamado Menasseh ben Israel. Él convenció a los puritanos de que 
estos judíos estaban a punto de lanzar una invasión de Palestina para derrotar a los turcos y esperar al mesías. 
Mientras tanto, necesitaban un lugar donde quedarse y querían ser admitidos en Inglaterra. Por supuesto, era 
solo una artimaña para entrar en Inglaterra. El mismo ben Israel también lanzó la idea de que los indios 
americanos eran las tribus perdidas de Israel, una idea adoptada por algunos puritanos y que finalmente se 
abrió camino en el mormonismo.

La interpretación puritana fue negada por al menos algunos de los creadores de la Visión Federal, que era 
fuertemente preterista, aun cuando sus seguidores hoy están muy ansiosos por firmar la Declaración.

En un punto importante, la Declaración afirma que “Dios ha ordenado la existencia de los pueblos y las 
naciones”. Pero no termina ahí. La Biblia no sólo dice que existen, sino que también habla del papel y la 
importancia de las naciones. Son aquellos que creen en la Biblia en este punto quienes son relegados por la 
Declaración a “los marginales”. La Declaración es parte de una disputa sobre la naturaleza del Reino versus la 
iglesia, y sobre el papel de las naciones en el Reino. Busca anular a aquellos que no ajusten su teología sobre 
este asunto a las demandas del Consenso de Posguerra.

Un último y peculiar artículo se refiere a Aristóteles. Se nos dice que nuestro modelo es Jesucristo, no “la vida 
y enseñanza de Aristóteles”. Generalmente se piensa que este artículo se debe a James White, quien 
recientemente ha mostrado gran preocupación por la influencia de Aristóteles entre los bautistas. Pero nadie 
está haciendo de la “vida” de Aristóteles el modelo para los cristianos, ni lo coloca al lado de Jesús. Esto 
parece ser otra distracción para ocultar el verdadero problema. Además, los “marginales” contra los que se 
dirige la Declaración no son seguidores de Aristóteles, sino tan antiaristotélicos como Van Tillianos o 
partidarios de la filosofía reformacional como lo son los autores de la Declaración. El verdadero problema es 
que, así como los “marginales” están ofreciendo una alternativa a las ideas y el liderazgo de los autores de la 
Declaración, también los aristotélicos están ofreciendo una alternativa. Esto toma dos formas. Una es que los 
nacionalistas cristianos de una persuasión reformada clásica (es decir, la filosofía via-antiqua de la era calvinista 
escolástica) están siendo escuchados por los “marginales” en las conferencias. Un problema mayor es que en 
los seminarios bautistas se está desarrollando un movimiento que presenta el tomismo con su metafísica 
aristotélica como el modelo según el cual debe entenderse la teología cristiana, y James White percibe este 
movimiento retropapista como un gran peligro. Así, así como el grupo representado por la Declaración teme 



via-moderna.com 8via-moderna.com Malo - Declaración Antioquía

la pérdida de miembros e influencia en favor de los “marginales”, también teme una pérdida en favor de los 
aristotélicos.

En mi opinión, todos estos grupos tienen problemas y no estoy sugiriendo que el lector se afilie a ninguno de 
ellos. He expuesto mis objeciones a las filosofías reformacionistas y al vantilismo en La Teosofía, Van Til y 
Bahnsen: Cómo el neo-calvinismo deformó la apologética (disponible en www.via-moderna.com/index_htm_files/
SP-TeosofiaOnline.pdf) y a los tomistas/aristotélicos en El Conocimiento Dividido: Van Til y la apologética 
tradicional (disponible en www.via-moderna.com/index_htm_files/SP-DivididoOnline.pdf). Sin embargo, en 
cuanto a su visión de las naciones, parece que los “marginales” están dispuestos a reconocer algunas 
realidades que los autores de la Declaración no quieren reconocer.


